
 

 

METODOLOGI IJTIHAD DAN FATWA DEWAN SYARIAH WAHDAH ISLAMIYAH 
 

Mukadimah 
 

Dewan Syariah Wahdah Islamiyah (DSA WI) merupakan lembaga dalam ruang lingkup 
ormas Wahdah Islamiyah yang diberikan amanah untuk mengawal dan memberikan solusi 
atas setiap permasalahan yang berkaitan dengan syariat Islam dalam ruang lingkup internal 
Wahdah Islamiyah secara khusus begitu juga permasalahan-permasalahan syariat yang 
terjadi dan berkembang secara eksternal di luar lembaga Wahdah Islamiyah yang 
membutuhkan tanggapan dan penyikapan oleh DSA WI. 

 
Penyikapan terhadap masalah syariat yang terjadi memerlukan sebuah pendalaman dan 

penelitian yang bersifat syamil (komprehensif) dan terarah. Oleh karena itu, DSA WI 
memandang perlu untuk menetapkan metode ijtihad dan fatwa yang dijadikan sebagai 
panduan umum oleh DSA WI dalam memutuskan setiap perkara-perkara syariat yang 
disampaikan ke DSA WI. 

 
Metode ijtihad dan fatwa DSA WI akan dijelaskan melalui poin-poin berikut ini:  
A. Ijtihad dan Fatwa. 

1. Kedudukan dan urgensi ijtihad dan fatwa dalam Islam; 
2. Urgensi ijtihad dan fatwa jama’i (kolektif); 

B. Pandangan DSA WI terhadap mazhab-mazhab fikih. 
C. Pandangan DSA WI terhadap sumber hukum Islam yang disepakati:  

1. Alquran; 
2. As-Sunnah (Al-Hadis); 
3. Ijma; 
4. Qiyas. 

D. Pandangan DSA WI terhadap sumber hukum yang diperselisihkan:  
1. Istishhab;  
2. Qaul Sahabi;  
3. Syar’u man Qablana;  
4. Istihsan; 
5. Mashlahah Mursalah. 

E. Pandangan DSA WI terhadap kedudukan akal dalam pengambilan hukum.  
F. Pandangan DSA WI terhadap masalah yang diperselisihkan (At-Ta’arudh wa At-

Tarjih).  
G. Mekanisme ijtihad dan fatwa kolektif DSA WI.  

  
A. Ijtihad dan Fatwa  
 

1. Kedudukan dan urgensi ijtihad dan fatwa dalam Islam.  
DSA WI memandang:  
a. Ijtihad adalah mengerahkan segala kemampuan dan usaha untuk melihat dan 

meneliti dalil-dalil syar’i yang digunakan untuk sampai kepada kesimpulan 
hukum-hukum syariat.  

b. Ijtihad diperlukan dalam persoalan-persoalan yang tidak terdapat nash yang jelas 
dalam masalah tersebut.  

c. Ijtihad yang shahih adalah ijtihad yang didasari oleh:  
1) Pemahaman yang utuh terhadap dalil-dalil syar’i yang muktabar.  
2) Pemahaman tentang Maqashid dan kaidah-kaidah Syariah secara umum.  
3) Pengetahuan tentang Nasikh dan Mansukh, Asbabun Nuzul, persoalan-

persoalan ijma dan khilaf, dan keshahihan dan kelemahan derajat sebuah 
hadis.  

4) Pengetahuan dan pemahaman Bahasa Arab yang memadai.  
5) Pengetahuan tentang dalil-dalil Al-Amm wal Khash, al-Mutlaq wal 

Muqayyad, An-Nash wa Az-Zhahir wa Al-Muawwal, al-Mujmal wal 
Mubayyan, Al-Mantuq wal Mafhum, Al-Muhkam wal Mutasyabih.  



 

 

6) Pengetahuan dan pemahaman yang utuh terhadap realita yang terjadi dalam 
masalah-masalah kontemporer.  

d. Pendapat yang benar dalam masalah-masalah ijtihadiyah hanya satu dan tidak 
berbilang, dengan keyakinan jika terdapat perbedaan pandangan dalam 
masalahmasalah tersebut, maka setiap yang berijtihad akan mendapatkan dua 
pahala jika benar dan satu pahala jika salah.  

e. Tidak boleh mengingkari orang yang berbeda pendapat dalam masalah 
ijtihadiyah, apalagi sampai mengkategorikannya fasik atau kafir.  

f. Fatwa adalah penjelasan terhadap sebuah hukum syar’i.  
g. Fatwa memiliki urgensi dan kedudukan yang sama dengan ijtihad, begitu pula 

seorang yang berfatwa harus memiliki kriteria yang sama dengan apa yang telah 
dijelaskan dalam ijtihad. 

 
2. Urgensi ijtihad dan fatwa jama’i (kolektif). 

DSA WI memandang:  
a. Ijtihad dan fatwa jama’i adalah ijtihad dan fatwa yang dilakukan oleh sekelompok 

ulama dengan mengerahkan segala kemampuan mereka untuk memutuskan 
sebuah hukum syar’i yang bersifat umum atau khusus.  

b. Ijtihad dan fatwa jama’i akan mendekatkan kepada kebenaran karena dilakukan 
secara bersama-sama yang lebih mudah untuk diterima dan lebih memberikan 
hasil yang menenangkan.  

c. Ijtihad dan fatwa jama’i sangat ditekankan terutama dalam menyikapi 
persoalanpersoalan kontemporer yang bersifat umum dan khusus di mana 
diperlukan pengetahuan dan kepakaran pada masalah tersebut yang terkadang 
hal itu tidak dimiliki oleh individu-individu tertentu.  

d. Perlunya hubungan yang kuat dan erat antar lembaga-lembaga fatwa -
khususnya dalam satu wilayah yang sama-, dan saling mengambil manfaat antar 
lembaga tersebut terutama dalam menyikapi persoalan-persoalan keumatan dan 
yang menyangkut hajat hidup orang banyak.  

  
B. Pandangan DSA WI terhadap Mazhab-Mazhab Fikih 
 

DSA WI memandang bahwa:  
1. Mazhab-mazhab fikih yang ada seperti mazhab Hanafi, Maliki, Syafi’i, Hanbali, dan 

yang lainnya yang masuk dalam kategori Ahlus Sunnah Wal Jamaah adalah mazhab 
yang muktabar yang harus dihormati. 

  
2. Bermazhab dengan mazhab tertentu adalah dibolehkan dengan beberapa batasan:  

a. Tidak menjadikan mazhab tersebut sebagai patokan wala dan bara.  
b. Tidak meyakini bahwa wajib bagi seluruh kaum muslimin untuk mengikuti salah 

satu mazhab dari mazhab-mazhab tersebut.   
c. Menyakini bahwa imam/mazhab yang diikuti tidak memiliki kewajiban untuk 

ditaati melainkan karena ia telah menyampaikan ajaran agama dan syariat Allah 
dan bukan karena kewajiban untuk mengikuti salah satu imam/mazhab.  

d. Dalam bermazhab seseorang harus menghindari sikap-sikap berikut ini:  
1) Sikap Ta’ashshub, perpecahan, dan perselisihan di kalangan kaum 

muslimin.  
2) Menolak wahyu Alquran dan hadis dan mengedepankan perkataan 

imam/mazhab yang tidak disertai dalil.  
3) Memenangkan mazhab tersebut dengan landasan hadis-hadis lemah dan 

pendapat yang tidak kuat dari kalangan pengikut mazhab tersebut.  
4) Mendudukkan imam mazhab seperti kedudukan Nabi shallallahu alaihi 

wasallam yang wajib diikuti.  
  
 
 
 
 



 

 

C. Pandangan DSA WI Terhadap Sumber Hukum Islam yang Disepakati 
 

DSA WI memandang bahwa Alquran, As-Sunnah, ijma, dan qiyas merupakan dalil-dalil 
yang disetujui oleh para ulama ahlus sunnah wal jamaah dan perincian masing-masing 
dalil ini sebagai berikut: 
1. Alquran  

DSA WI memandang bahwa Alquran termasuk dalil yang disepakati dalam 
pengambilan hukum Islam, berdasarkan kesepakatan para ulama.  
a. Alquran adalah kalamullah yang diturunkan kepada Nabi Muhammad shallallahu 

alaihi wasallam yang merupakan mukjizat tersendiri yang tilawahnya bernilai 
ibadah.  

b. Alquran diturunkan dalam Bahasa Arab yang tidak bercampur dengan yang 
lainnya.  

c. Semua ayat yang terdapat dalam Alquran dapat dipahami maknanya dan tidak 
ada satu ayat pun yang tidak memiliki makna, dan inilah yang disebut dengan 
ayat-ayat muhkam.  

d. Di antara ayat-ayat Alquran ada yang ta’wilnya hanya diketahui oleh Allah, seperti 
ruh, waktu kiamat, dan ajal, dan inilah yang disebut dengan ayat-ayat 
mutasyabih.  

e. Qiraah yang syadzah (qiraah yang tidak mutawatir) tidak termasuk Alquran 
meskipun kedudukannya sebagai hujjah diperselisihkan di kalangan para ulama.  

f. Tidak terdapat makna majaz dalam ayat-ayat berkaitan dengan sifat Allah. 
Adapun selain pada ayat-ayat sifat, maka bisa terdapat makna majazi dengan 
syarat bahwa perkataan tersebut tidak dapat dipahami sesuai makna hakikinya, 
dan ini merupakan pendapat sebagian Ahlus Sunnah. 

 
2. As-Sunnah  

DSA WI memandang bahwa As-Sunnah termasuk dalil yang disepakati dalam 
pengambilan hukum Islam, berdasarkan kesepakatan para ulama.  
a. Sunnah atau Hadis Rasulullah shallallahu alaihi wasallam adalah segala hal yang 

bersumber dari Rasulullah shallallahu alaihi wa sallam baik berupa perkataan, 
perbuatan, maupun diam sebagai bentuk persetujuan Rasulullah shallallahu 
alaihi wasallam.  

b. Sunnah Rasulullah shallallahu alaihi wasallam adalah salah satu diantara 
sumbersumber hukum syariat Islam berdasarkan Ijma’/konsensus ulama Islam.  

c. Posisi sunnah Rasulullah shallallahu alaihi wasallam setara dengan Alquran 
karena keduanya merupakan wahyu dari Allah subhanahu wa ta’ala, sehingga 
sunnah Rasulullah shallallahu alaihi wa sallam berfungsi untuk menetapkan 
hukum syariat sebagaimana halnya Alquran.  

d. Sunnah Rasulullah shallallahu alaihi wassalam terkadang menyebutkan perkara 
yang persis dengan isi Alquran dan terkadang juga merincikan perkara-perkara 
yang disebutkan secara global di dalam Alquran dan terkadang menyebutkan 
perkara-perkara yang tidak disebutkan di dalam Alquran. ketiga bentuk sunnah 
ini adalah merupakan hujjah atau dasar dalam menetapkan hukum syariat.  

e. Ucapan atau sabda Rasulullah shallallahu alaihi wasallam berlaku umum 
terhadap seluruh umat. Adapun perbuatan Rasulullah shallallahu alaihi wasallam 
maka ada yang bersifat khusus bagi beliau yang tidak disyariatkan kepada 
seluruh umat dan ada yang berlaku umum untuk seluruh umat.  

f. Diamnya Rasulullah shallallahu alaihi wasallam yang menjadi landasan hukum 
adalah ketika salah seorang di antara sahabat beliau melakukan suatu perbuatan 
atau ucapan di hadapan atau atas sepengetahuan beliau namun beliau diamkan 
dan tidak menanggapinya.  

g. Hadis Rasulullah shallallahu alaihi wassallam ditinjau dari jalur periwayatannya 
terbagi menjadi Mutawatir dan Ahad.  

h. Hadis Mutawatir adalah hadis yang diriwayatkan oleh banyak orang di mana 
mereka mustahil bersepakat untuk berdusta sementara Hadis Ahad adalah hadis 
yang diriwayatkan oleh satu orang atau lebih namun belum mencapai derajat 
Mutawatir.  



 

 

i. Baik Hadis Mutawatir maupun Hadis Ahad keduanya adalah dasar hukum dalam 
syariat baik perkara hukum maupun perkara akidah selama hadis tersebut 
memenuhi syarat hadis yang shahih atau Hasan. 

 
3. Ijma’  

DSA WI memandang bahwa Ijma’ (konsensus para ulama) adalah termasuk dalil 
yang disepakati dalam pengambilan hukum Islam, berdasarkan kesepakatan para 
ulama.  
a. Ijma’ adalah kesepakatan seluruh ulama mujtahid pada suatu masa setelah 

zaman Rasulullah shallallahu alaihi wasallam dalam perkara agama.  
b. Ijma’ berdasarkan bentuknya terbagi menjadi dua bagian:  

1) Ijma’ Qauli (Sarīh)   
2) Ijma’ Sukūti  

c. Ijma’ berdasarkan pelakunya terbagi menjadi dua:  
1) Ijma’ ‘Ammah (kesepakatan seluruh kaum muslimin dalam perkara yang 

ma’lum min ad-din bi ad-darurah)  
2) Ijma’ Khāssah (kesepakatan para ulama mujtahid)  

d. Ijma’ berdasarkan waktu terjadinya, terbagi dua:  
1) Ijma’ sahabat  
2) Ijma’ setelah zaman sahabat  

e. Landasan Ijma’ dapat diketahui dalam tiga poin:  
1) Kaum muslimin bersepakat bahwa umat Islam tidak mungkin bersepakat 

kecuali dengan landasan dalil syar’i, maka tidak mungkin umat akan 
bersepakat dengan landasan hawa nafsu atau tanpa didasari ilmu dan dalil 
yang jelas.  

2) Landasan Ijma’ bersumber dari Alquran dan Sunnah Rasulullah.  
3) Bolehnya menjadikan ijtihad dan qiyas sebagai landasan Ijma’ selama ijtihad 

dan qiyas tersebut bersumber dari nash yang shahih.  
f. Konsekuensi Ijma’ sebagai dalil yang disepakati dalam pengambilan hukum 

Islam: 
1) Kewajiban mengikuti Ijma’ dan haramnya menyelisihi Ijma’ tersebut.  
2) Ijma’ adalah sesuatu yang benar dan haq, yang tidak mungkin menyelisihi 

nash.  
3) Seseorang yang mengetahui suatu hukum yang berlandaskan Ijma’ 

kemudian mengingkarinya, maka ia telah terjatuh dalam kekufuran.  
4) Jika suatu hukum telah berlandaskan Ijma’, maka tidak dibenarkan berijtihad 

dalam permasalahan yang sama.  
5) Mencukupkan pendalilan dengan Ijma’ dibolehkan tanpa menyebut landasan 

dalil dari Ijma’ tersebut.  
6) Penyebutan Ijma’ dalam rangkaian dalil-dalil memperkaya pendalilan dalam 

penjelasan hukum sebuah masalah.  
7) Ijma’ menjadikan dalil-dalil yang tadinya memiliki kekuatan hukum zanni, 

menjadi qath’i. 
 

4. Qiyas (Analogi)  
DSA WI memandang bahwa qiyas termasuk dalil yang disepakati dalam pengambilan 
hukum Islam berdasarkan kesepakatan para ulama.  
a. Qiyas adalah menetapkan hukum suatu kejadian atau peristiwa yang tidak ada 

dasar nashnya dengan cara membandingkannya kepada suatu kejadian atau 
peristiwa yang lain yang telah ditetapkan hukumnya berdasarkan nash karena 
ada persamaan illah antara dua kejadian. Dari pengertian qiyas tersebut, 
dipahami bahwa qiyas memiliki empat rukun:  
1) Al-Ashl (Al-Maqis Alaihi) atau masalah yang hukumnya telah ditetapkan 

dalam nash.  
2) Al-Far'u (al-Maqis) atau masalah yang ingin diketahui hukumnya lewat qiyas.  
3) Al-Hukmu (Hukmu Al-Ashl) atau hukum yang telah ditetapkan pada nash 

pada al-ashl.  
4) 'illah (Al-Washfu Al-Jami’) yang menggabungkan hukum al-ashl dan al-far'u.  



 

 

b. Qiyas menjadi sangat penting, mengingat semakin hari semakin bertambah 
nawazil (permasalahan kontemporer) yang tidak ada nashnya.  

c. Penggunaan dalil qiyas dibenarkan dengan batasan-batasan berikut ini:  
1) Tidak ada nash dalam masalah tersebut.  
2) Orang yang menggunakan dalil qiyas adalah orang yang alim dan memiliki 

keahlian.  
3) Qiyas yang digunakan memenuhi persyaratan qiyas yang shahih. Adapun 

persyaratan qiyas yang shahih adalah sebagai berikut:  
a) Hukum asal memiliki dasar hukum yang tetap baik berlandaskan nash 

atau ijma.  
b) Hukum asal yang menjadi sandaran qiyas adalah yang ma’qulul makna 

(sebab hukumnya dapat dijangkau oleh akal) agar dapat diqiyaskan 
kepadanya hukum far'u.  

c) Illah yang ada pada Al-Far'u sama persis dengan illah yang ada pada 
AlAshl.  

d) Hukum Al-Far'u tidak memiliki nash.  
e) Hukum Al-Far'u sama dengan hukum ashl.  
f) Illah yang terdapat pada hukum Al-Ashl dapat diterapkan pada hukum 

AlFar'u.  
g) Illah ditetapkan melalui mekanisme penetapan illah yang tepat 

(masalikul illah), yaitu nash ijma atau istinbat.  
h) Illah yang diperoleh dari jalan istinbat tidak menyelisihi nash atau ijma.  
i) Jika illah ditetapkan lewat jalan istinbat, maka illah tersebut harus 

berupa sifat yang sesuai dan dapat diterapkan hukum di atas sifat 
tersebut.  

j) Qiyas yang benar adalah qiyas yang digunakan pada hukum-hukum 
syar’i yang bersifat amaliyah atau praktik, maka qiyas dalam masalah 
akidah dan tauhid tidak dibenarkan jika menjurus kepada bid’ah dan ta'til 
(meniadakan) nama-nama dan sifat-sifat Allah. 

 
D. Pandangan DSA WI terhadap Sumber Hukum yang Diperselisihkan 
 

1. Al-Istishab  
DSA WI memandang bahwa Al-Istishab termasuk dalil yang muktabar untuk 
pengambilan hukum Islam.  
a. Istishab adalah menetapkan segala hukum yang telah ditetapkan pada masa 

lalu, dinyatakan tetap berlaku pada masa sekarang, kecuali jika telah ada yang 
mengubahnya. Termasuk Istishab adalah penetapan ketidakberadaan hukum 
yang tidak ada pada masa lalu.  

b. Istishab juga bisa diistilahkan dengan kembali ke hukum asal dalam perkara yang 
tidak diketahui keabsahannya dan juga tidak adanya dalil yang meniadakannya.  

c. Dibolehkan beramal dengan istishab dengan beberapa syarat, di antaranya: 
berusaha semaksimal mungkin mencari dalil yang merubah hukum asal yang 
ada, kemudian meyakini secara pasti atau minimal persangkaan yang besar 
bahwa tidak adanya dalil yang merubah hukum asal tersebut.  

d. Oleh sebab itu, beramal dengan istishab bisa menjadi qathi jika diyakini bahwa 
tidak adanya dalil yang merubah hukum asal tersebut.  

e. Beramal dengan istishab bisa juga menjadi dzanni jika kemungkinan besar 
memang tidak ada dalil yang menolak hukum tersebut.  

f. Meninggalkan suatu amalan dengan dalil istishab bisa menjadi qathi jika diyakini 
adanya dalil yang menjelaskan tentang kebenaran amalan tersebut, dan 
meninggalkan suatu amalan dengan dalil istishab bisa menjadi dzanni jika 
memang kemungkinan besar adanya dalil yang membenarkan ketiadaan amalan 
tersebut.  

g. Istishab adalah landasan terakhir dalam berfatwa yang dijadikan tempat kembali 
para mujtahid untuk mengetahui hukum suatu peristiwa yang dihadapinya. 
Terkadang istishab juga sesuai dengan dalil-dalil khusus yang menjadikan 
istishab itu menjadi kuat, dan terkadang istishab juga tidak sesuai dengan dalil-



 

 

dalil yang khusus, maka landasan dalam istishab ini adalah ketiadaan dalil yang 
dinukilkan.  

h. Ketika mengamalkan istishab dengan landasan tidak adanya dalil yang 
dinukilkan pada suatu permasalahan, maka harus berhati-hati dalam prakteknya 
untuk tidak melebihi dari kadar yang semestinya. 

 
2. Qaul Ash-Shahabi (Perkataan Sahabat Nabi)  

DSA WI memandang bahwa perkataan sahabat nabi termasuk dalil yang muktabar.  
a. Perkataan sahabat nabi dalam perkara yang tidak ada ruang bagi akal dan ijtihad 

untuk menentukannya, maka perkataan sahabat ini dihukumi marfu sampai 
kepada Nabi shallallahu alaihi wasallam dan bisa digunakan untuk beristidlal dan 
dijadikan hujjah.  

b. Jika terjadi perbedaan pendapat di antara para sahabat, maka hal ini tidak bisa 
dihukumi sebagai sebuah perkara ijma’ di antara mereka. Tidak boleh bagi 
seorang mujtahid setelah zaman sahabat untuk taqlid tetapi diwajibkan bagi 
seorang mujtahid untuk memilih pendapat para sahabat sesuai dengan dalil yang 
dipilih oleh mayoritas sahabat dan tidak dibenarkan keluar dari pendapat-
pendapat mereka.  

c. Jika ada pendapat salah seorang sahabat nabi yang masyhur di kalangan para 
sahabat dan tidak ada yang mengingkarinya maka pendapat tersebut menjadi 
ijma dan hujjah menurut pendapat mayoritas para ulama. Adapun jika pendapat 
salah seorang sahabat tidak masyhur dan tidak ada yang menyelisihinya atau 
masih diragukan kemasyhurannya dalam masalah itijhadiyah, maka pendapat 
sahabat tersebut adalah hujjah menurut mayoritas ulama.  

d. Berkaitan dengan pendapat sahabat yang tidak masyhur maka para ulama 
memberikan 2 syarat agar pendapat tersebut bisa dijadikan hujjah.  
1) Tidak menyelisihi dalil-dalil yang ada.  
2) Tidak bertentangan dengan qiyas.  

e. Para ulama berbeda pendapat dalam menyikapi permasalahan jika sekiranya 
pendapat sahabat bertentangan dengan qiyas. Sebagian mendahulukan 
pendapat sahabat, dan sebagian yang lain mendahulukan qiyas. 

 
3. Syar’u man Qablana  

DSA WI memandang bahwa syar’u man qablana termasuk dalil yang muktabar 
dalam pengambilan hukum Islam.  
a. Syari’ah Islamiyah menghapus semua syariat yang telah ada sebelumnya.  
b. Syar’u man qablana menjadi syariat kita menurut ijma para ulama jika syariat 

tersebut memang terdapat pada zaman sebelum syariat rasulullah shallallahu 
alaihi wasallam, kemudian ditetapkan dan ditegaskan keberadaan syariat 
tersebut di zaman rasulullah shallallahu alaihi wasallam.  

c. Syar’u man qablana tidak bisa dijadikan hujjah menurut ijma para ulama pada 2 
keadaan, yaitu:  
1) Jika syariat tersebut tidak terdapat di zaman sebelum Rasulullah seperti 

israiliyyat.  
2) Jika syariat tersebut memang ada di zaman sebelum Rasulullah shallallahu 

alaihi wasallam, akan tetapi syariat islam menjelaskan bahwa syariat 
tersebut telah dihapus di zaman Rasulullah shallallahu alaihi wasallam. 

 
4. Al-Istihsan  

DSA WI memandang bahwa Istihsan termasuk dalil yang muktabar dalam 
pengambilan hukum Islam.  
a. Istihsan adalah mengamalkan dalil yang paling kuat di antara dua dalil yang ada.  
b. Ulama yang menetapkan istihsan dan berhujjah dengannya sesungguhnya yang 

mereka maksudkan adalah makna istihsan dengan makna yang benar, 
sedangkan ulama yang mengingkari istihsan dan mencela mereka yang 
berhujjah dengannya maka yang mereka maksudkan adalah makna istihsan 
yang batil, yaitu apa yang dianggap baik oleh mujtahid berdasarkan akalnya 
semata tanpa berlandaskan kepada landasan syariat.  



 

 

c. Mengamalkan istihsan dengan makna yang benar adalah perkara yang 
disepakati para ulama, walaupun ada sebagian dari mereka berbeda pendapat 
dalam pengistilahan apakah dia istihsan atau tidak. 

 
5. Al-Mashlahah Al-Mursalah  

DSA WI memandang bahwa Al-Mashlahah Al-Mursalah termasuk dalil yang 
muktabar dalam pengambilan hukum Islam.  
a. Hubungan antara maslahat dan syariat:  

1) Syariat ini dibangun atas dasar untuk memberikan maslahat kepada 
manusia dan menolak mafsadat di dunia maupun di akhirat.  

2) Syariat ini tidak mungkin melewatkan maslahat sedikitpun dan tidaklah 
sebuah kebaikan kecuali Rasulullah shallallahu alaihi wasallam telah 
memotivasi kita untuk melakukannya dan tidaklah sebuah keburukan kecuali 
beliau telah melarang kita darinya.  

3) Jika diketahui bahwa tidak ada maslahat yang terlewatkan sedikitpun, maka 
tidak mungkin terjadi kontradiksi antara syariat dengan maslahat.  

4) Jika diketahui ada seorang yang mengaku bahwa ada maslahat yang 
terluput dari syariat ini, maka terdapat dua kemungkinan:  
a) Maslahat itu sudah ada dalam syariat ini tapi dia tidak mengetahuinya.  
b) Bisa jadi apa yang dia yakini merupakan suatu maslahat tapi pada 

hakikatnya bukanlah suatu maslahat.   
b. Al-Mashlahah Al-Mursalah adalah maslahat yang tidak ada dalil syara’ yang 

mendukung atau menolak maslahat tersebut.  
c. Maslahat jika dilihat dari sisi hukum asalnya terbagi menjadi beberapa bagian:  

1) Maslahat dalam menjaga agama.  
2) Maslahat dalam menjaga diri atau jiwa.  
3) Maslahat dalam menjaga akal.  
4) Maslahat dalam menjaga nasab atau keturunan.  
5) Maslahat dalam menjaga harta.  

d. Pembagian Al-Mashlahah Al-Mursalah berdasarkan pengaruh dan 
kebutuhannya terbagi menjadi tiga bagian:  
1) Maslahat yang bersifat primer yang biasa diistilahkan sebagai menolak 

bahaya atau keburukan.  
2) Maslahat yang bersifat sekunder yang biasa diistilahkan sebagai mengambil 

manfaat.  
3) Maslahat yang bersifat tersier yang biasa diistilahkan sebagai pelengkap.  

e. Beramal dengan Al-Mashlahah Al-Mursalah tentu harus dengan kehati-hatian, 
agar maslahat yang diinginkan tercapai dan tidak bertentangan dengan maslahat 
yang lebih rajih, atau mafsadah (dampak buruknya) lebih kuat daripada 
mengambil maslahat itu sendiri, atau minimal sama antara maslahat dan 
mafsadahnya.  

f. Al-Mashlahah Al-Mursalah dapat dijadikan hujjah dengan batasan-batasan 
sebagai berikut.  
1) Al-Mashlahah Al-Mursalah bisa digunakan jika tidak bertentangan dengan 

nash-nash atau ijma.  
2) Al-Mashlahah Al-Mursalah bisa digunakan jika berlandaskan penjagaan dan 

perlindungan kepada Maqashid Syariah.  
3) Al-Mashlahah Al-Mursalah tidak dapat digunakan dalam persoalan-

persoalan yang hukumnya telah tetap (paten).  
4) Al-Mashlahah Al-Mursalah bisa digunakan jika tidak bertentangan dengan 

maslahat yang lebih rajih atau minimal sama, dan jika diamalkan tidak 
menimbulkan mafsadah yang lebih besar daripada mengambil maslahat 
tersebut atau minimal sama antara maslahat dan mafsadah. Dalam hal ini, 
di antara kaidah yang memperkuat adalah kaidah Saddu Adz-Dzara’i dan 
pembatalan setiap hilah yang perinciannya sebagai berikut:  
a) Syariat kita telah datang dengan kaidah Saddu Adz-Dzara’i, yaitu 

mengharamkan hal-hal yang bisa menjerumuskan ke dalam perbuatan 
yang dilarang.  



 

 

b) Para ulama bersepakat bolehnya mengamalkan kaidah Saddu Adz-
Dzara’i.  

c) Batasan-batasan dalam mengamalkan Saddu Adz-Dzara’i:  

- Sesuatu yang mubah bisa menjadi terlarang jika diyakini secara pasti 
akan mengantarkan kepada keharaman atau mafsadah.  

- Saddu Adz-Dzara’I tidak bertentangan dengan maslahat yang 
berlandaskan dari nash-nash yang ada.  

- Saddu Adz-Dzara’i tidak bertentangan dengan kebutuhan yang 
mendesak.  

- Saddu Adz-Dzara’i tidak bertentangan dengan maslahat yang lebih 
rajih. 

 
E. Kedudukan Akal Manusia dalam Pengambilan Hukum 
 

DSA WI memandang bahwa sumber penetapan hukum pada dasarnya adalah Alquran 
dan Sunnah. Sedangkan akal berfungsi untuk mencerna kandungan dari dua sumber 
primer hukum Islam ini.  
1. Akal merupakan syarat mengetahui berbagai macam ilmu pengetahuan serta menjadi 

dasar kesempurnaan suatu amalan. Karena itu, akal menjadi syarat sahnya suatu 
amalan bagi seorang mukallaf. 

 
2. Selain dalil naqli, dalil aqli juga dipakai dalam menetapkan hukum Islam seperti Qiyas, 

Istihsan, Maslahah Mursalah, Istishab, dan dalil-dalil aqli lain yang membutuhkan 
ijtihad.  

 
3. Akal tidak boleh berdiri sendiri dalam menetapkan hukum. Ia harus bersandar pada 

syariat.  
 
4. Hukum-hukum syar’i tidak akan bertentangan dengan akal dan fitrah. Karena itu, akal 

yang sehat tidak akan bertentangan dengan dalil yang shahih.  
 
5. Jika akal bertentangan dengan hukum-hukum Islam berdasarkan dalil yang shahih, 

maka penetapan hukum Islam yang berdasarkan dalil yang qathi’i harus diutamakan. 
  
F. Pandangan DSA WI terhadap Masalah yang Diperselisihkan (At-Ta’arudh wa At-

Tarjih) 
 

DSA WI memandang bahwa tidak ada dalil-dalil yang shahih yang saling bertentangan 
dan kontradiktif, karena semuanya berasal dari satu sumber yang sama. Sehingga apabila 
terdapat masalah yang diperselisihkan maka hal itu dapat disebabkan oleh dua alasan:  
1. Apabila masalah tersebut merupakan perkara nawazil/kontemporer yang tidak 

terdapat dalil yang shahih dan sharih/jelas untuk persoalan tersebut. Sehingga para 
ulama berbeda pendapat tentang hukum syar’iynya berdasarkan perbedaan 
pandangan terhadap dalil-dalil yang musyabihah/mirip. Maka DSA WI memandang 
untuk mengamalkan dalil-dalil yang lebih dekat kepada kebenaran untuk masalah 
tersebut dengan tetap merujuk kepada pendapat dan penjelasan para ulama yang 
dilandaskan atas ijtihad kolektif. 

 
2. Apabila masalah tersebut merupakan perkara yang telah memiliki dalil-dalil syar’iy 

namun terdapat kontradiksi antara dalil-dalil tersebut, baik dari sisi kekuatan dalil 
tersebut ataupun dari sisi pendalilan (wajhul istidlal), maka dalam hal ini adalah:  
a. Dalil-dalil yang kontradiktif maka terdapat 4 metode yang digunakan oleh para 

ulama, yaitu:  
1) Metode Nasakh: yaitu menghapus salah satu dalil yang saling bertentangan 

apabila diketahui salah satunya lebih mutaakhir dari dalil yang lainnya 
dengan syarat kedua dalil tersebut memiliki kekuatan yang sama.  



 

 

2) Metode Tarjih: yaitu mentarjih/menguatkan salah satu dalil yang saling 
bertentangan dengan berpatokan kepada sebab-sebab tarjih, apabila tidak 
diketahui salah satu dalil yang mutaakhir dari dalil yang lainnya.  

3) Metode Jama’: yaitu menggabungkan antara dalil-dalil yang saling 
bertentangan untuk menghasilkan pendapat yang mengakomodir seluruh 
dalil tersebut.  

4) Metode Tarkul ‘Amal/Tawaqquf: yaitu dengan tidak mengamalkan dalil-dalil 
yang saling bertentangan tersebut sampai nampak metode sebelumnya 
yang dapat digunakan. 

 
b. DSA WI memandang bahwa apabila terdapat dua dalil atau lebih saling 

bertentangan dalam sebuah masalah maka metode yang ditempuh adalah 
sebagai berikut:  
1) Metode Jama’ dengan menggabungkan dalil-dalil yang saling bertentangan 

tersebut guna menghasilkan pendapat yang mengakomodir seluruh dalil 
yang sesuai dengan pandangan para ulama yang memilih pandangan ini. 
Metode ini didahulukan karena mengamalkan seluruh dalil yang ada jauh 
lebih baik dibandingkan mentarjih salah satunya dan meninggalkan dalil 
lainnya.  

2) Apabila metode jama’ tidak dapat dilakukan maka jika diketahui dalil yang 
lebih mutaakhir yang menasakh atau menghapus dalil yang lainnya maka 
hal ini dilakukan.  

3) Apabila metode yang kedua tidak dapat dilakukan maka dengan mentarjih 
atau menguatkan dan memilih salah satu dalil dengan berlandaskan 
murajihat (sebab-sebab pentarjihan) yang ada.  

4) Apabila metode yang ketiga juga tidak dapat ditempuh, maka pilihan terakhir 
adalah tawaqquf atau tidak mengamalkan dalil-dalil yang saling kontradiktif 
tersebut sampai nampak qarain (dalil-dalil pendukung) yang menguatkan 
salah satu dari tiga metode sebelumnya.  

 
G. Mekanisme Ijtihad dan Fatwa Kolektif DSA WI  
 

1. Definisi Fatwa Kolektif DSA WI  
Fatwa Kolektif DSA WI adalah keputusan yang dikeluarkan dan ditetapkan secara 
resmi oleh DSA WI setelah melalui proses musyawarah dalam rapat terbatas 
pengurus harian DSA WI. Dan hasil musyawarah tersebut menghasilkan fatwa resmi, 
yang kemudian dituangkan dalam surat keputusan (SK). 
 

2. Otoritas Fatwa Kolektif DSA WI  
DSA WI memiliki hak otoritas penuh dalam mengeluarkan fatwa dalam ruang lingkup 
ormas WI. Sehingga fatwa yang tertuang dalam surat keputusan tersebut bersifat:   
a. Mengikat seluruh kader WI tanpa terkecuali dan secara khusus menjadi acuan 

bagi da'i Wahdah Islamiyah dalam menjawab persoalan di tengah masyarakat,  
b. Serta berlaku secara tidak mengikat kepada para simpatisan dan seluruh 

masyarakat muslim Indonesia. 
 

3. Dasar Penetapan Fatwa Kolektif DSA WI  
Penetapan fatwa DSA WI secara umum berdasar kepada sumber hukum Islam yang 
terdiri dari dalil-dalil syar'i yang dipandang muktabar oleh para ulama yang senantiasa 
menyelaraskan antara dalil naqli dan dalil aqli. Yang secara khusus telah dijelaskan 
pada poin C, D, E, dan F. 

 
4. Metode Penetapan Fatwa Kolektif DSA WI  

Fatwa resmi ditetapkan dalam rapat terbatas pengurus harian DSA WI. Sebelum 
dibahas dalam rapat, sebuah masalah telah melalui kajian komprehensif terlebih 
dahulu guna memperoleh deskripsi utuh tentang objek masalah (tashawwur al-
masalah), mengetahui secara jelas titik permasalahan. Setelah dilakukan kajian 
terhadap permasalahan tersebut, maka DSA WI dalam rapat terbatasnya 



 

 

mengeluarkan fatwa resmi yang dituangkan dalam bentuk surat keputusan dengan 
mempertimbangkan maqāsid syari'ah dan memperhatikan dampak sosial 
keagamaan yang ditimbulkan dan titik kritis dari berbagai aspek hukum (norma 
syari'ah) yang berkaitan dengan masalah tersebut.  
 
Kajian komprehensif terhadap suatu masalah dilaksanakan jika terdapat:  
a. Permintaan atau pertanyaan yang dilayangkan secara pribadi dari kader atau 

masyarakat (konsultasi syariah);   
b. Permintaan fatwa dari internal lembaga/organisasi WI terhadap suatu 

permasalahan;   
c. Perkembangan dan temuan masalah-masalah keagamaan yang muncul akibat 

perubahan sosial kemasyarakatan, kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi 
serta seni budaya. 

 
Menanggapi ketiga hal tersebut, maka Dewan Syariah melalui rapat pekanan 
pengurus harian DSA WI:  
a. Mempertimbangkan dan memutuskan untuk dilakukan kajian komprehensif pada 

masalah yang dianggap penting, sebelum dibahas kembali pada rapat terbatas 
penetapan fatwa.  

b. Jika suatu masalah dianggap tidak terlalu rumit dan bersifat mendesak, maka 
Dewan Syariah merekomendasikan langsung dibawa kepada rapat terbatas 
penetapan fatwa.  

c. Dan jika suatu masalah dianggap memerlukan kajian yang mendalam ataukah 
permasalahan tersebut termasuk nāzilah, maka Dewan Syariah 
mengamanahkan kepada salah seorang/tim anggota Dewan Syariah untuk 
membahasnya dalam sebuah makalah ilmiyah, yang seterusnya dipresentasikan 
dalam kesempatan Liqā 'Ilmi. 

 
5. Prosedur Pelaksanaan Liqā 'Ilmi   

a. Liqā 'Ilmi diselenggarakan oleh Dewan Syariah yang didahului dengan 
penugasan makalah ilmiyah kepada salah seorang (atau tim) anggota dewan 
syariah.  

b. Liqā 'Ilmi menghadirkan beberapa pemakalah dalam satu kesempatan dengan 
materi yang berbeda yang dibagi dalam beberapa sesi.  

c. Liqā 'Ilmi harus dihadiri oleh para anggota Komisi yang jumlahnya dianggap 
cukup memadai oleh ketua Dewan Syariah.  

d. Dalam Liqā 'Ilmi, Dewan Syariah juga menghadirkan atau mengundang beberapa 
pihak diantaranya:  
1) Seluruh anggota pleno DSA WI.  
2) Pihak yang terkait.  
3) Para pakar dalam bidangnya atau tenaga ahli yang berkaitan dengan 

masalah yang akan difatwakan untuk dimintai tanggapan dan komentar yang 
terkait dengan bidang keahliannya.  

e. Dalam setiap sesi pada Liqā 'Ilmi, para pemateri memaparkan hasil kajiannya di 
depan para peserta Liqā 'Ilmi. Kemudian peserta menanggapi pemateri dalam 
bentuk pertanyaan, penjelasan, atau sekedar saran yang terangkai dalam 
sebuah diskusi yang lebih mendalam.  

f. Setelah materi dan diskusi berakhir, pemateri atau pengarah acara (dengan 
arahan ketua Dewan Syariah) membacakan poin-poin yang merupakan 
rekomendasirekomendasi yang dibawa ke rapat terbatas penetapan fatwa. 

 
6. Format Surat Keputusan (SK) Fatwa DSA WI  

a. Kepala surat yang berisi redaksi (SURAT KEPUTUSAN DEWAN SYARIAH  
WAHDAH ISLAMIYAH).  

b. Nomor dan Tema Fatwa.  
c. Konsideran yang terdiri atas:   

1) Menimbang; memuat latar belakang dan alasan serta urgensi penetapan 
fatwa.   



 

 

2) Mengingat; memuat dasar-dasar hukum (adillah al-aḥkām, kaidah-kaidah 
ushul dan kaidah-kaida fikih) yang berbentuk nash syar'i, terjemahan dalam 
bahasa Indonesia dan penjelasan terkait penggunaan dalil sebagai argumen 
(wajhu al-dilalah).  

3) Memperhatikan; memuat pendapat para ulama, peserta rapat, para ahli, 
dan hal-hal lain yang mendukung penetapan fatwa.   

d. Diktum yang memuat: 
1) Ketentuan Umum; yang berisi tentang definisi dan batasan pengertian 

masalah yang terkait dengan fatwa, jika dipandang perlu.  
2) Ketentuan Hukum; yang berisi tentang substansi hukum yang difatwakan. 

Dan jika terjadi perbedaan subtansi hukum antara sesama anggota Dewan 
Syariah, maka disebutkan bahwa keputusan diambil dari pendapat 
mayoritas.  

3) Rekomendasi dan/atau solusi masalah jika dipandang perlu.   
e. Lampiran-lampiran terkait masalah yang difatwakan, jika dipandang perlu.  
f. Tanda tangan ketua dan sekertaris Dewan Syariah Wahdah Islamiyah.  
g. Terhadap beberapa fatwa yang membutuhkan penjelasan lebih lanjut, fatwa 

dapat diberikan penjelasan agar dapat dipahami secara utuh oleh masyarakat. 
 
H. Penutup  

Demikianlah metode ini dibuat dengan harapan agar dijadikan sebagai acuan dan 
panduan oleh setiap anggota DSA WI dalam menetapkan hasil ijtihad dan fatwa. 
Semoga Allah subhanahu wata’ala memberikan taufik dan hidayahnya dan semoga 
selawat dan salam senantiasa tercurah kepada Nabi Muhammad shallallahu alaihi 
wasallam.  

 
 Ditetapkan di Makassar 
 pada hari Ahad, 28 Safar 1441 H 
  27 Oktober 2019 M 
 
 TIM METODOLOGI IJTIHAD DAN FATWA 
 DEWAN SYARIAH WAHDAH ISLAMIYAH 

1. Dr. Akhmad Hanafi Dain Yunta, Lc., M.A. 
2. Aswanto Muhammad Takwi, Lc., M.A. 
3. Rachmat Badani, Lc., M.A. 
4. Hendri Abdullah, Lc. 
5. Muhammad Istiqamah, Lc.  
6. Irsyad Rafi, Lc. 

  
  
  
  
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


