METODOLOGI IJTIHAD DAN FATWA DEWAN SYARIAH WAHDAH ISLAMIYAH
Mukadimah

Dewan Syariah Wahdah Islamiyah (DSA WI) merupakan lembaga dalam ruang lingkup
ormas Wahdah Islamiyah yang diberikan amanah untuk mengawal dan memberikan solusi
atas setiap permasalahan yang berkaitan dengan syariat Islam dalam ruang lingkup internal
Wahdah Islamiyah secara khusus begitu juga permasalahan-permasalahan syariat yang
terjadi dan berkembang secara eksternal di luar lembaga Wahdah Islamiyah yang
membutuhkan tanggapan dan penyikapan oleh DSA WI.

Penyikapan terhadap masalah syariat yang terjadi memerlukan sebuah pendalaman dan
penelitian yang bersifat syamil (komprehensif) dan terarah. Oleh karena itu, DSA WiI
memandang perlu untuk menetapkan metode ijtihad dan fatwa yang dijadikan sebagai
panduan umum oleh DSA WI dalam memutuskan setiap perkara-perkara syariat yang
disampaikan ke DSA WI.

Metode ijtihad dan fatwa DSA WI akan dijelaskan melalui poin-poin berikut ini:
A. ljtihad dan Fatwa.
1. Kedudukan dan urgensi ijtihad dan fatwa dalam Islam;
2. Urgensiijtihad dan fatwa jama’i (kolektif);
B. Pandangan DSA WI terhadap mazhab-mazhab fikih.
C. Pandangan DSA WI terhadap sumber hukum Islam yang disepakati:

1. Alguran;
2. As-Sunnah (Al-Hadis);
3. ljma;
4. Qiyas.
D. Pandangan DSA WI terhadap sumber hukum yang diperselisinkan:
1. Istishhab;
2. Qaul Sahabi;
3. Syar'u man Qablana;
4. Istihsan;

5. Mashlahah Mursalah.

E. Pandangan DSA WI terhadap kedudukan akal dalam pengambilan hukum.

F. Pandangan DSA WI terhadap masalah yang diperselisihkan (At-Ta’arudh wa At-
Tarjih).

G. Mekanisme ijtihad dan fatwa kolektif DSA WI.

A. ljtihad dan Fatwa

1. Kedudukan dan urgensi ijtihad dan fatwa dalam Islam.

DSA WI memandang:

a. ljtihad adalah mengerahkan segala kemampuan dan usaha untuk melihat dan
meneliti dalil-dalil syari yang digunakan untuk sampai kepada kesimpulan
hukum-hukum syariat.

b. ljtihad diperlukan dalam persoalan-persoalan yang tidak terdapat nash yang jelas
dalam masalah tersebut.

c. ljtihad yang shahih adalah ijtihad yang didasari oleh:

1) Pemahaman yang utuh terhadap dalil-dalil syar'i yang muktabar.

2) Pemahaman tentang Magashid dan kaidah-kaidah Syariah secara umum.

3) Pengetahuan tentang Nasikh dan Mansukh, Asbabun Nuzul, persoalan-
persoalan ijma dan khilaf, dan keshahihan dan kelemahan derajat sebuah
hadis.

4) Pengetahuan dan pemahaman Bahasa Arab yang memadai.

5) Pengetahuan tentang dalil-dalii Al-F-Amm wal Khash, al-Mutlag wal
Mugayyad, An-Nash wa Az-Zhahir wa Al-Muawwal, al-Mujmal wal
Mubayyan, Al-Mantug wal Mafhum, Al-Muhkam wal Mutasyabih.



2.

6) Pengetahuan dan pemahaman yang utuh terhadap realita yang terjadi dalam
masalah-masalah kontemporer.

Pendapat yang benar dalam masalah-masalah ijtihadiyah hanya satu dan tidak

berbilang, dengan keyakinan jika terdapat perbedaan pandangan dalam

masalahmasalah tersebut, maka setiap yang berijtihad akan mendapatkan dua

pahala jika benar dan satu pahala jika salah.

Tidak boleh mengingkari orang yang berbeda pendapat dalam masalah

ijtihadiyah, apalagi sampai mengkategorikannya fasik atau kafir.

Fatwa adalah penjelasan terhadap sebuah hukum syar’i.

Fatwa memiliki urgensi dan kedudukan yang sama dengan ijtihad, begitu pula

seorang yang berfatwa harus memiliki kriteria yang sama dengan apa yang telah

dijelaskan dalam ijtihad.

Urgensi ijtihad dan fatwa jama’i (kolektif).
DSA WI memandang:

a.

litihad dan fatwa jama’i adalah ijtihad dan fatwa yang dilakukan oleh sekelompok
ulama dengan mengerahkan segala kemampuan mereka untuk memutuskan
sebuah hukum syar’i yang bersifat umum atau khusus.

litihad dan fatwa jama’i akan mendekatkan kepada kebenaran karena dilakukan
secara bersama-sama yang lebih mudah untuk diterima dan lebih memberikan
hasil yang menenangkan.

litihad dan fatwa jama'i sangat ditekankan terutama dalam menyikapi
persoalanpersoalan kontemporer yang bersifat umum dan khusus di mana
diperlukan pengetahuan dan kepakaran pada masalah tersebut yang terkadang
hal itu tidak dimiliki oleh individu-individu tertentu.

Perlunya hubungan yang kuat dan erat antar lembaga-lembaga fatwa -
khususnya dalam satu wilayah yang sama-, dan saling mengambil manfaat antar
lembaga tersebut terutama dalam menyikapi persoalan-persoalan keumatan dan
yang menyangkut hajat hidup orang banyak.

B. Pandangan DSA WI terhadap Mazhab-Mazhab Fikih

DSA WI memandang bahwa:

Mazhab-mazhab fikih yang ada seperti mazhab Hanafi, Maliki, Syafi’i, Hanbali, dan
yang lainnya yang masuk dalam kategori Ahlus Sunnah Wal Jamaah adalah mazhab
yang muktabar yang harus dihormati.

1.

Bermazhab dengan mazhab tertentu adalah dibolehkan dengan beberapa batasan:

a.
b.

C.

Tidak menjadikan mazhab tersebut sebagai patokan wala dan bara.

Tidak meyakini bahwa wajib bagi seluruh kaum muslimin untuk mengikuti salah

satu mazhab dari mazhab-mazhab tersebut.

Menyakini bahwa imam/mazhab yang diikuti tidak memiliki kewajiban untuk

ditaati melainkan karena ia telah menyampaikan ajaran agama dan syariat Allah

dan bukan karena kewajiban untuk mengikuti salah satu imam/mazhab.

Dalam bermazhab seseorang harus menghindari sikap-sikap berikut ini:

1) Sikap Ta'ashshub, perpecahan, dan perselisihan di kalangan kaum
muslimin.

2) Menolak wahyu Alguran dan hadis dan mengedepankan perkataan
imam/mazhab yang tidak disertai dalil.

3) Memenangkan mazhab tersebut dengan landasan hadis-hadis lemah dan
pendapat yang tidak kuat dari kalangan pengikut mazhab tersebut.

4) Mendudukkan imam mazhab seperti kedudukan Nabi shallallahu alaihi
wasallam yang wajib diikuti.



C. Pandangan DSA WI Terhadap Sumber Hukum Islam yang Disepakati

DSA WI memandang bahwa Alquran, As-Sunnah, ijma, dan giyas merupakan dalil-dalil
yang disetujui oleh para ulama ahlus sunnah wal jamaah dan perincian masing-masing
dalil ini sebagai berikut:

Alguran

DSA WI memandang bahwa Alquran termasuk dalil yang disepakati dalam
pengambilan hukum Islam, berdasarkan kesepakatan para ulama.

1.

a.

Alguran adalah kalamullah yang diturunkan kepada Nabi Muhammad shallallahu
alaihi wasallam yang merupakan mukjizat tersendiri yang tilawahnya bernilai
ibadah.

Alguran diturunkan dalam Bahasa Arab yang tidak bercampur dengan yang
lainnya.

Semua ayat yang terdapat dalam Alquran dapat dipahami maknanya dan tidak
ada satu ayat pun yang tidak memiliki makna, dan inilah yang disebut dengan
ayat-ayat muhkam.

Di antara ayat-ayat Alquran ada yang ta’'wilnya hanya diketahui oleh Allah, seperti
ruh, waktu kiamat, dan ajal, dan inilah yang disebut dengan ayat-ayat
mutasyabih.

Qiraah yang syadzah (giraah yang tidak mutawatir) tidak termasuk Algquran
meskipun kedudukannya sebagai hujjah diperselisinkan di kalangan para ulama.
Tidak terdapat makna majaz dalam ayat-ayat berkaitan dengan sifat Allah.
Adapun selain pada ayat-ayat sifat, maka bisa terdapat makna majazi dengan
syarat bahwa perkataan tersebut tidak dapat dipahami sesuai makna hakikinya,
dan ini merupakan pendapat sebagian Ahlus Sunnah.

As-Sunnah
DSA WI memandang bahwa As-Sunnah termasuk dalil yang disepakati dalam
pengambilan hukum Islam, berdasarkan kesepakatan para ulama.

a.

Sunnah atau Hadis Rasulullah shallallahu alaihi wasallam adalah segala hal yang
bersumber dari Rasulullah shallallahu alaihi wa sallam baik berupa perkataan,
perbuatan, maupun diam sebagai bentuk persetujuan Rasulullah shallallahu
alaihi wasallam.

Sunnah Rasulullah shallallahu alaihi wasallam adalah salah satu diantara
sumbersumber hukum syariat Islam berdasarkan ljma’/konsensus ulama Islam.
Posisi sunnah Rasulullah shallallahu alaihi wasallam setara dengan Alquran
karena keduanya merupakan wahyu dari Allah subhanahu wa ta’ala, sehingga
sunnah Rasulullah shallallahu alaihi wa sallam berfungsi untuk menetapkan
hukum syariat sebagaimana halnya Alquran.

Sunnah Rasulullah shallallahu alaihi wassalam terkadang menyebutkan perkara
yang persis dengan isi Alquran dan terkadang juga merincikan perkara-perkara
yang disebutkan secara global di dalam Alquran dan terkadang menyebutkan
perkara-perkara yang tidak disebutkan di dalam Alquran. ketiga bentuk sunnah
ini adalah merupakan hujjah atau dasar dalam menetapkan hukum syariat.
Ucapan atau sabda Rasulullah shallallahu alaihi wasallam berlaku umum
terhadap seluruh umat. Adapun perbuatan Rasulullah shallallahu alaihi wasallam
maka ada yang bersifat khusus bagi beliau yang tidak disyariatkan kepada
seluruh umat dan ada yang berlaku umum untuk seluruh umat.

Diamnya Rasulullah shallallahu alaihi wasallam yang menjadi landasan hukum
adalah ketika salah seorang di antara sahabat beliau melakukan suatu perbuatan
atau ucapan di hadapan atau atas sepengetahuan beliau namun beliau diamkan
dan tidak menanggapinya.

Hadis Rasulullah shallallahu alaihi wassallam ditinjau dari jalur periwayatannya
terbagi menjadi Mutawatir dan Ahad.

Hadis Mutawatir adalah hadis yang diriwayatkan oleh banyak orang di mana
mereka mustahil bersepakat untuk berdusta sementara Hadis Ahad adalah hadis
yang diriwayatkan oleh satu orang atau lebih namun belum mencapai derajat
Mutawatir.



Baik Hadis Mutawatir maupun Hadis Ahad keduanya adalah dasar hukum dalam
syariat baik perkara hukum maupun perkara akidah selama hadis tersebut
memenuhi syarat hadis yang shahih atau Hasan.

ljma’
DSA WI memandang bahwa ljma’ (konsensus para ulama) adalah termasuk dalil
yang disepakati dalam pengambilan hukum Islam, berdasarkan kesepakatan para

ulama.
a. ljma’ adalah kesepakatan seluruh ulama mujtahid pada suatu masa setelah
zaman Rasulullah shallallahu alaihi wasallam dalam perkara agama.
b. Ijma’ berdasarkan bentuknya terbagi menjadi dua bagian:
1) ljma’ Qauli (Sarth)
2) ljma’ Sukati
c. ljma’ berdasarkan pelakunya terbagi menjadi dua:
1) Ijma’ ‘Ammah (kesepakatan seluruh kaum muslimin dalam perkara yang
ma’lum min ad-din bi ad-darurah)
2) ljma’ Khassah (kesepakatan para ulama mujtahid)
d. ljma’ berdasarkan waktu terjadinya, terbagi dua:
1) Ijma’ sahabat
2) ljma’ setelah zaman sahabat
e. Landasan ljma’ dapat diketahui dalam tiga poin:

1) Kaum muslimin bersepakat bahwa umat Islam tidak mungkin bersepakat
kecuali dengan landasan dalil syari, maka tidak mungkin umat akan
bersepakat dengan landasan hawa nafsu atau tanpa didasari ilmu dan dalil
yang jelas.

2) Landasan ljma’ bersumber dari Alquran dan Sunnah Rasulullah.

3) Bolehnya menjadikan ijtihad dan giyas sebagai landasan Ijma’ selama ijtihad
dan giyas tersebut bersumber dari nash yang shahih.

Konsekuensi ljma’ sebagai dalil yang disepakati dalam pengambilan hukum

Islam:

1) Kewajiban mengikuti ljma’ dan haramnya menyelisihi ljma’ tersebut.

2) ljma’ adalah sesuatu yang benar dan haq, yang tidak mungkin menyelisihi
nash.

3) Seseorang yang mengetahui suatu hukum yang berlandaskan Ijma’
kemudian mengingkarinya, maka ia telah terjatuh dalam kekufuran.

4) Jika suatu hukum telah berlandaskan ljma’, maka tidak dibenarkan berijtihad
dalam permasalahan yang sama.

5) Mencukupkan pendalilan dengan ljma’ dibolehkan tanpa menyebut landasan
dalil dari ljma’ tersebut.

6) Penyebutan ljma’ dalam rangkaian dalil-dalil memperkaya pendalilan dalam
penjelasan hukum sebuah masalah.

7) ljma’ menjadikan dalil-dalil yang tadinya memiliki kekuatan hukum zanni,
menjadi qath’i.

Qiyas (Analogi)
DSA WI memandang bahwa giyas termasuk dalil yang disepakati dalam pengambilan
hukum Islam berdasarkan kesepakatan para ulama.

a.

Qiyas adalah menetapkan hukum suatu kejadian atau peristiwa yang tidak ada

dasar nashnya dengan cara membandingkannya kepada suatu kejadian atau

peristiwa yang lain yang telah ditetapkan hukumnya berdasarkan nash karena

ada persamaan illah antara dua kejadian. Dari pengertian giyas tersebut,

dipahami bahwa giyas memiliki empat rukun:

1) Al-Ashl (Al-Magqis Alaihi) atau masalah yang hukumnya telah ditetapkan
dalam nash.

2) Al-Far'u (al-Maqis) atau masalah yang ingin diketahui hukumnya lewat giyas.

3) Al-Hukmu (Hukmu Al-Ashl) atau hukum yang telah ditetapkan pada nash
pada al-ashl.

4) ‘illah (Al-Washfu Al-Jami’) yang menggabungkan hukum al-ashl dan al-far'u.



Qiyas menjadi sangat penting, mengingat semakin hari semakin bertambah

nawazil (permasalahan kontemporer) yang tidak ada nashnya.

Penggunaan dalil giyas dibenarkan dengan batasan-batasan berikut ini:

1) Tidak ada nash dalam masalah tersebut.

2) Orang yang menggunakan dalil giyas adalah orang yang alim dan memiliki
keahlian.

3) Qiyas yang digunakan memenuhi persyaratan giyas yang shahih. Adapun
persyaratan giyas yang shahih adalah sebagai berikut:

a) Hukum asal memiliki dasar hukum yang tetap baik berlandaskan nash
atau ijma.

b) Hukum asal yang menjadi sandaran giyas adalah yang ma’qulul makna
(sebab hukumnya dapat dijangkau oleh akal) agar dapat digiyaskan
kepadanya hukum far'u.

¢) lllah yang ada pada Al-Far'u sama persis dengan illah yang ada pada
AlAshl.

d) Hukum Al-Far'u tidak memiliki nash.

e) Hukum Al-Far'u sama dengan hukum ashl.

f) lllah yang terdapat pada hukum Al-Ashl dapat diterapkan pada hukum
AlFar'u.

g) lllah ditetapkan melalui mekanisme penetapan illah yang tepat
(masalikul illah), yaitu nash ijma atau istinbat.

h) lllah yang diperoleh dari jalan istinbat tidak menyelisihi nash atau ijma.

i) Jika illah ditetapkan lewat jalan istinbat, maka illah tersebut harus
berupa sifat yang sesuai dan dapat diterapkan hukum di atas sifat
tersebut.

J) Qiyas yang benar adalah giyas yang digunakan pada hukum-hukum
syar’i yang bersifat amaliyah atau praktik, maka giyas dalam masalah
akidah dan tauhid tidak dibenarkan jika menjurus kepada bid’ah dan ta'til
(meniadakan) nama-nama dan sifat-sifat Allah.

D. Pandangan DSA WIterhadap Sumber Hukum yang Diperselisihkan

1.

Al-Istishab
DSA WI memandang bahwa Al-Istishab termasuk dalil yang muktabar untuk
pengambilan hukum Islam.

a.

Istishab adalah menetapkan segala hukum yang telah ditetapkan pada masa
lalu, dinyatakan tetap berlaku pada masa sekarang, kecuali jika telah ada yang
mengubahnya. Termasuk Istishab adalah penetapan ketidakberadaan hukum
yang tidak ada pada masa lalu.

Istishab juga bisa diistilahkan dengan kembali ke hukum asal dalam perkara yang
tidak diketahui keabsahannya dan juga tidak adanya dalil yang meniadakannya.
Dibolehkan beramal dengan istishab dengan beberapa syarat, di antaranya:
berusaha semaksimal mungkin mencari dalil yang merubah hukum asal yang
ada, kemudian meyakini secara pasti atau minimal persangkaan yang besar
bahwa tidak adanya dalil yang merubah hukum asal tersebut.

Oleh sebab itu, beramal dengan istishab bisa menjadi gathi jika diyakini bahwa
tidak adanya dalil yang merubah hukum asal tersebut.

Beramal dengan istishab bisa juga menjadi dzanni jika kemungkinan besar
memang tidak ada dalil yang menolak hukum tersebut.

Meninggalkan suatu amalan dengan dalil istishab bisa menjadi gathi jika diyakini
adanya dalil yang menjelaskan tentang kebenaran amalan tersebut, dan
meninggalkan suatu amalan dengan dalil istishab bisa menjadi dzanni jika
memang kemungkinan besar adanya dalil yang membenarkan ketiadaan amalan
tersebut.

Istishab adalah landasan terakhir dalam berfatwa yang dijadikan tempat kembali
para mujtahid untuk mengetahui hukum suatu peristiwa yang dihadapinya.
Terkadang istishab juga sesuai dengan dalil-dalil khusus yang menjadikan
istishab itu menjadi kuat, dan terkadang istishab juga tidak sesuai dengan dalil-



dalil yang khusus, maka landasan dalam istishab ini adalah ketiadaan dalil yang
dinukilkan.

Ketika mengamalkan istishab dengan landasan tidak adanya dalil yang
dinukilkan pada suatu permasalahan, maka harus berhati-hati dalam prakteknya
untuk tidak melebihi dari kadar yang semestinya.

Qaul Ash-Shahabi (Perkataan Sahabat Nabi)
DSA WI memandang bahwa perkataan sahabat nabi termasuk dalil yang muktabar.

a.

Perkataan sahabat nabi dalam perkara yang tidak ada ruang bagi akal dan ijtihad
untuk menentukannya, maka perkataan sahabat ini dihukumi marfu sampai
kepada Nabi shallallahu alaihi wasallam dan bisa digunakan untuk beristidlal dan
dijadikan hujjah.

Jika terjadi perbedaan pendapat di antara para sahabat, maka hal ini tidak bisa
dihukumi sebagai sebuah perkara ijma’ di antara mereka. Tidak boleh bagi
seorang mujtahid setelah zaman sahabat untuk taqglid tetapi diwajibkan bagi
seorang mujtahid untuk memilih pendapat para sahabat sesuai dengan dalil yang
dipilih oleh mayoritas sahabat dan tidak dibenarkan keluar dari pendapat-
pendapat mereka.

Jika ada pendapat salah seorang sahabat nabi yang masyhur di kalangan para
sahabat dan tidak ada yang mengingkarinya maka pendapat tersebut menjadi
ijma dan hujjah menurut pendapat mayoritas para ulama. Adapun jika pendapat
salah seorang sahabat tidak masyhur dan tidak ada yang menyelisihinya atau
masih diragukan kemasyhurannya dalam masalah itijhadiyah, maka pendapat
sahabat tersebut adalah hujjah menurut mayoritas ulama.

Berkaitan dengan pendapat sahabat yang tidak masyhur maka para ulama
memberikan 2 syarat agar pendapat tersebut bisa dijadikan hujjah.

1) Tidak menyelisihi dalil-dalil yang ada.

2) Tidak bertentangan dengan giyas.

Para ulama berbeda pendapat dalam menyikapi permasalahan jika sekiranya
pendapat sahabat bertentangan dengan qiyas. Sebagian mendahulukan
pendapat sahabat, dan sebagian yang lain mendahulukan giyas.

Syar'u man Qablana
DSA WI memandang bahwa syar'u man gablana termasuk dalil yang muktabar
dalam pengambilan hukum Islam.

a.
b.

Syari'ah Islamiyah menghapus semua syariat yang telah ada sebelumnya.

Syar'u man gablana menjadi syariat kita menurut ijma para ulama jika syariat

tersebut memang terdapat pada zaman sebelum syariat rasulullah shallallahu

alaihi wasallam, kemudian ditetapkan dan ditegaskan keberadaan syariat

tersebut di zaman rasulullah shallallahu alaihi wasallam.

Syar’'u man gablana tidak bisa dijadikan hujjah menurut ijma para ulama pada 2

keadaan, yaitu:

1) Jika syariat tersebut tidak terdapat di zaman sebelum Rasulullah seperti
israiliyyat.

2) Jika syariat tersebut memang ada di zaman sebelum Rasulullah shallallahu
alaihi wasallam, akan tetapi syariat islam menjelaskan bahwa syariat
tersebut telah dihapus di zaman Rasulullah shallallahu alaihi wasallam.

Al-Istihsan
DSA WI memandang bahwa Istihsan termasuk dalil yang muktabar dalam
pengambilan hukum Islam.

a.
b.

Istihsan adalah mengamalkan dalil yang paling kuat di antara dua dalil yang ada.
Ulama yang menetapkan istihsan dan berhujjah dengannya sesungguhnya yang
mereka maksudkan adalah makna istihsan dengan makna yang benar,
sedangkan ulama yang mengingkari istihsan dan mencela mereka yang
berhujjah dengannya maka yang mereka maksudkan adalah makna istihsan
yang batil, yaitu apa yang dianggap baik oleh mujtahid berdasarkan akalnya
semata tanpa berlandaskan kepada landasan syariat.



C.

Mengamalkan istihsan dengan makna yang benar adalah perkara yang
disepakati para ulama, walaupun ada sebagian dari mereka berbeda pendapat
dalam pengistilahan apakah dia istihsan atau tidak.

Al-Mashlahah Al-Mursalah
DSA WI memandang bahwa Al-Mashlahah Al-Mursalah termasuk dalil yang
muktabar dalam pengambilan hukum Islam.

a.

Hubungan antara maslahat dan syariat:

1) Syariat ini dibangun atas dasar untuk memberikan maslahat kepada
manusia dan menolak mafsadat di dunia maupun di akhirat.

2) Syariat ini tidak mungkin melewatkan maslahat sedikitpun dan tidaklah
sebuah kebaikan kecuali Rasulullah shallallahu alaihi wasallam telah
memotivasi kita untuk melakukannya dan tidaklah sebuah keburukan kecuali
beliau telah melarang kita darinya.

3) Jika diketahui bahwa tidak ada maslahat yang terlewatkan sedikitpun, maka
tidak mungkin terjadi kontradiksi antara syariat dengan maslahat.

4) Jika diketahui ada seorang yang mengaku bahwa ada maslahat yang
terluput dari syariat ini, maka terdapat dua kemungkinan:

a) Maslahat itu sudah ada dalam syariat ini tapi dia tidak mengetahuinya.
b) Bisa jadi apa yang dia yakini merupakan suatu maslahat tapi pada
hakikatnya bukanlah suatu maslahat.

Al-Mashlahah Al-Mursalah adalah maslahat yang tidak ada dalil syara’ yang

mendukung atau menolak maslahat tersebut.

Maslahat jika dilihat dari sisi hukum asalnya terbagi menjadi beberapa bagian:

1) Maslahat dalam menjaga agama.

2) Maslahat dalam menjaga diri atau jiwa.

3) Maslahat dalam menjaga akal.

4) Maslahat dalam menjaga nasab atau keturunan.

5) Maslahat dalam menjaga harta.

Pembagian Al-Mashlahah  Al-Mursalah  berdasarkan pengaruh  dan

kebutuhannya terbagi menjadi tiga bagian:

1) Maslahat yang bersifat primer yang biasa diistilahkan sebagai menolak
bahaya atau keburukan.

2) Maslahat yang bersifat sekunder yang biasa diistilahkan sebagai mengambil
manfaat.

3) Maslahat yang bersifat tersier yang biasa diistilahkan sebagai pelengkap.

Beramal dengan Al-Mashlahah Al-Mursalah tentu harus dengan kehati-hatian,

agar maslahat yang diinginkan tercapai dan tidak bertentangan dengan maslahat

yang lebih rajih, atau mafsadah (dampak buruknya) lebih kuat daripada
mengambil maslahat itu sendiri, atau minimal sama antara maslahat dan
mafsadahnya.

Al-Mashlahah Al-Mursalah dapat dijadikan hujjah dengan batasan-batasan

sebagai berikut.

1) Al-Mashlahah Al-Mursalah bisa digunakan jika tidak bertentangan dengan
nash-nash atau ijma.

2) Al-Mashlahah Al-Mursalah bisa digunakan jika berlandaskan penjagaan dan
perlindungan kepada Maqashid Syariah.

3) Al-Mashlahah Al-Mursalah tidak dapat digunakan dalam persoalan-
persoalan yang hukumnya telah tetap (paten).

4) Al-Mashlahah Al-Mursalah bisa digunakan jika tidak bertentangan dengan
maslahat yang lebih rajih atau minimal sama, dan jika diamalkan tidak
menimbulkan mafsadah yang lebih besar daripada mengambil maslahat
tersebut atau minimal sama antara maslahat dan mafsadah. Dalam hal ini,
di antara kaidah yang memperkuat adalah kaidah Saddu Adz-Dzara’i dan
pembatalan setiap hilah yang perinciannya sebagai berikut:

a) Syariat kita telah datang dengan kaidah Saddu Adz-Dzara’i, yaitu
mengharamkan hal-hal yang bisa menjerumuskan ke dalam perbuatan
yang dilarang.



b) Para ulama bersepakat bolehnya mengamalkan kaidah Saddu Adz-
Dzara’i.
c) Batasan-batasan dalam mengamalkan Saddu Adz-Dzara’i:
- Sesuatu yang mubah bisa menjadi terlarang jika diyakini secara pasti
akan mengantarkan kepada keharaman atau mafsadah.
- Saddu Adz-Dzara’l tidak bertentangan dengan maslahat yang
berlandaskan dari nash-nash yang ada.
- Saddu Adz-Dzara’i tidak bertentangan dengan kebutuhan yang
mendesak.
- Saddu Adz-Dzara'’i tidak bertentangan dengan maslahat yang lebih
rajih.

E. Kedudukan Akal Manusia dalam Pengambilan Hukum

DSA WI memandang bahwa sumber penetapan hukum pada dasarnya adalah Alquran
dan Sunnah. Sedangkan akal berfungsi untuk mencerna kandungan dari dua sumber
primer hukum Islam ini.

1.

Akal merupakan syarat mengetahui berbagai macam ilmu pengetahuan serta menjadi
dasar kesempurnaan suatu amalan. Karena itu, akal menjadi syarat sahnya suatu
amalan bagi seorang mukallaf.

Selain dalil nagli, dalil agli juga dipakai dalam menetapkan hukum Islam seperti Qiyas,
Istihsan, Maslahah Mursalah, Istishab, dan dalil-dalil agli lain yang membutuhkan
ijtihad.

Akal tidak boleh berdiri sendiri dalam menetapkan hukum. la harus bersandar pada
syariat.

Hukum-hukum syar’i tidak akan bertentangan dengan akal dan fitrah. Karena itu, akal
yang sehat tidak akan bertentangan dengan dalil yang shahih.

Jika akal bertentangan dengan hukum-hukum Islam berdasarkan dalil yang shahih,
maka penetapan hukum Islam yang berdasarkan dalil yang qathi’i harus diutamakan.

F. Pandangan DSA WI terhadap Masalah yang Diperselisinkan (At-Ta’arudh wa At-
Tarjih)

DSA WI memandang bahwa tidak ada dalil-dalil yang shahih yang saling bertentangan
dan kontradiktif, karena semuanya berasal dari satu sumber yang sama. Sehingga apabila
terdapat masalah yang diperselisinkan maka hal itu dapat disebabkan oleh dua alasan:

1.

Apabila masalah tersebut merupakan perkara nawazil/lkontemporer yang tidak
terdapat dalil yang shahih dan sharih/jelas untuk persoalan tersebut. Sehingga para
ulama berbeda pendapat tentang hukum syariynya berdasarkan perbedaan
pandangan terhadap dalil-dalil yang musyabihah/mirip. Maka DSA WI memandang
untuk mengamalkan dalil-dalil yang lebih dekat kepada kebenaran untuk masalah
tersebut dengan tetap merujuk kepada pendapat dan penjelasan para ulama yang
dilandaskan atas ijtihad kolektif.

Apabila masalah tersebut merupakan perkara yang telah memiliki dalil-dalil syar’iy
namun terdapat kontradiksi antara dalil-dalil tersebut, baik dari sisi kekuatan dalil
tersebut ataupun dari sisi pendalilan (wajhul istidlal), maka dalam hal ini adalah:
a. Dalil-dalil yang kontradiktif maka terdapat 4 metode yang digunakan oleh para
ulama, yaitu:
1) Metode Nasakh: yaitu menghapus salah satu dalil yang saling bertentangan
apabila diketahui salah satunya lebih mutaakhir dari dalil yang lainnya
dengan syarat kedua dalil tersebut memiliki kekuatan yang sama.



2) Metode Tarjih: yaitu mentarjih/menguatkan salah satu dalil yang saling
bertentangan dengan berpatokan kepada sebab-sebab tarjih, apabila tidak
diketahui salah satu dalil yang mutaakhir dari dalil yang lainnya.

3) Metode Jama’ yaitu menggabungkan antara dalil-dalil yang saling
bertentangan untuk menghasilkan pendapat yang mengakomodir seluruh
dalil tersebut.

4) Metode Tarkul ‘Amal/Tawaqquf. yaitu dengan tidak mengamalkan dalil-dalil
yang saling bertentangan tersebut sampai nhampak metode sebelumnya
yang dapat digunakan.

b. DSA WI memandang bahwa apabila terdapat dua dalil atau lebih saling
bertentangan dalam sebuah masalah maka metode yang ditempuh adalah
sebagai berikut:

1) Metode Jama’ dengan menggabungkan dalil-dalil yang saling bertentangan
tersebut guna menghasilkan pendapat yang mengakomodir seluruh dalil
yang sesuai dengan pandangan para ulama yang memilih pandangan ini.
Metode ini didahulukan karena mengamalkan seluruh dalil yang ada jauh
lebih baik dibandingkan mentarjih salah satunya dan meninggalkan dalil
lainnya.

2) Apabila metode jama’ tidak dapat dilakukan maka jika diketahui dalil yang
lebih mutaakhir yang menasakh atau menghapus dalil yang lainnya maka
hal ini dilakukan.

3) Apabila metode yang kedua tidak dapat dilakukan maka dengan mentarjih
atau menguatkan dan memilih salah satu dalil dengan berlandaskan
murajihat (sebab-sebab pentarjihan) yang ada.

4) Apabila metode yang ketiga juga tidak dapat ditempuh, maka pilihan terakhir
adalah tawaqquf atau tidak mengamalkan dalil-dalil yang saling kontradiktif
tersebut sampai nampak garain (dalil-dalil pendukung) yang menguatkan
salah satu dari tiga metode sebelumnya.

G. Mekanisme ljtihad dan Fatwa Kolektif DSA WI

1.

Definisi Fatwa Kolektif DSA WI

Fatwa Kolektif DSA WI adalah keputusan yang dikeluarkan dan ditetapkan secara
resmi oleh DSA WI setelah melalui proses musyawarah dalam rapat terbatas
pengurus harian DSA WI. Dan hasil musyawarah tersebut menghasilkan fatwa resmi,
yang kemudian dituangkan dalam surat keputusan (SK).

Otoritas Fatwa Kolektif DSA WI

DSA WI memiliki hak otoritas penuh dalam mengeluarkan fatwa dalam ruang lingkup

ormas WI. Sehingga fatwa yang tertuang dalam surat keputusan tersebut bersifat:

a. Mengikat seluruh kader WI tanpa terkecuali dan secara khusus menjadi acuan
bagi da'i Wahdah Islamiyah dalam menjawab persoalan di tengah masyarakat,

b. Serta berlaku secara tidak mengikat kepada para simpatisan dan seluruh
masyarakat muslim Indonesia.

Dasar Penetapan Fatwa Kolektif DSA WI

Penetapan fatwa DSA WI secara umum berdasar kepada sumber hukum Islam yang
terdiri dari dalil-dalil syar'i yang dipandang muktabar oleh para ulama yang senantiasa
menyelaraskan antara dalil nagli dan dalil agli. Yang secara khusus telah dijelaskan
pada poin C, D, E, dan F.

Metode Penetapan Fatwa Kolektif DSA WI

Fatwa resmi ditetapkan dalam rapat terbatas pengurus harian DSA WI. Sebelum
dibahas dalam rapat, sebuah masalah telah melalui kajian komprehensif terlebih
dahulu guna memperoleh deskripsi utuh tentang objek masalah (tashawwur al-
masalah), mengetahui secara jelas titik permasalahan. Setelah dilakukan kajian
terhadap permasalahan tersebut, maka DSA WI dalam rapat terbatasnya



mengeluarkan fatwa resmi yang dituangkan dalam bentuk surat keputusan dengan
mempertimbangkan maqasid syari'ah dan memperhatikan dampak sosial
keagamaan yang ditimbulkan dan titik kritis dari berbagai aspek hukum (norma
syari‘ah) yang berkaitan dengan masalah tersebut.

Kajian komprehensif terhadap suatu masalah dilaksanakan jika terdapat:

a.

b.

C.

Permintaan atau pertanyaan yang dilayangkan secara pribadi dari kader atau
masyarakat (konsultasi syariah);

Permintaan fatwa dari internal lembaga/organisasi WI terhadap suatu
permasalahan;

Perkembangan dan temuan masalah-masalah keagamaan yang muncul akibat
perubahan sosial kemasyarakatan, kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi
serta seni budaya.

Menanggapi ketiga hal tersebut, maka Dewan Syariah melalui rapat pekanan
pengurus harian DSA WI:

a.

Mempertimbangkan dan memutuskan untuk dilakukan kajian komprehensif pada
masalah yang dianggap penting, sebelum dibahas kembali pada rapat terbatas
penetapan fatwa.

Jika suatu masalah dianggap tidak terlalu rumit dan bersifat mendesak, maka
Dewan Syariah merekomendasikan langsung dibawa kepada rapat terbatas
penetapan fatwa.

Dan jika suatu masalah dianggap memerlukan kajian yang mendalam ataukah
permasalahan tersebut termasuk nazilah, maka Dewan Syariah
mengamanahkan kepada salah seorang/tim anggota Dewan Syariah untuk
membahasnya dalam sebuah makalah ilmiyah, yang seterusnya dipresentasikan
dalam kesempatan Liga 'limi.

Prosedur Pelaksanaan Liga 'limi

a.

Liga 'llmi diselenggarakan oleh Dewan Syariah yang didahului dengan
penugasan makalah ilmiyah kepada salah seorang (atau tim) anggota dewan
syariah.

Liga 'llmi menghadirkan beberapa pemakalah dalam satu kesempatan dengan

materi yang berbeda yang dibagi dalam beberapa sesi.

Liga 'llmi harus dihadiri oleh para anggota Komisi yang jumlahnya dianggap

cukup memadai oleh ketua Dewan Syariah.

Dalam Liqa 'llmi, Dewan Syariah juga menghadirkan atau mengundang beberapa

pihak diantaranya:

1) Seluruh anggota pleno DSA WI.

2) Pihak yang terkait.

3) Para pakar dalam bidangnya atau tenaga ahli yang berkaitan dengan
masalah yang akan difatwakan untuk dimintai tanggapan dan komentar yang
terkait dengan bidang keahliannya.

Dalam setiap sesi pada Liqa 'llmi, para pemateri memaparkan hasil kajiannya di

depan para peserta Liga 'llmi. Kemudian peserta menanggapi pemateri dalam

bentuk pertanyaan, penjelasan, atau sekedar saran yang terangkai dalam
sebuah diskusi yang lebih mendalam.

Setelah materi dan diskusi berakhir, pemateri atau pengarah acara (dengan

arahan ketua Dewan Syariah) membacakan poin-poin yang merupakan

rekomendasirekomendasi yang dibawa ke rapat terbatas penetapan fatwa.

Format Surat Keputusan (SK) Fatwa DSA WI

a.

b.
C.

Kepala surat yang berisi redaksi (SURAT KEPUTUSAN DEWAN SYARIAH

WAHDAH ISLAMIYAH).

Nomor dan Tema Fatwa.

Konsideran yang terdiri atas:

1) Menimbang; memuat latar belakang dan alasan serta urgensi penetapan
fatwa.



2) Mengingat; memuat dasar-dasar hukum (adillah al-ahkam, kaidah-kaidah
ushul dan kaidah-kaida fikih) yang berbentuk nash syar'i, terjemahan dalam
bahasa Indonesia dan penjelasan terkait penggunaan dalil sebagai argumen
(wajhu al-dilalah).

3) Memperhatikan; memuat pendapat para ulama, peserta rapat, para ahli,
dan hal-hal lain yang mendukung penetapan fatwa.

d. Diktum yang memuat:

1) Ketentuan Umum; yang berisi tentang definisi dan batasan pengertian
masalah yang terkait dengan fatwa, jika dipandang perlu.

2) Ketentuan Hukum; yang berisi tentang substansi hukum yang difatwakan.
Dan jika terjadi perbedaan subtansi hukum antara sesama anggota Dewan
Syariah, maka disebutkan bahwa keputusan diambil dari pendapat
mayoritas.

3) Rekomendasi dan/atau solusi masalah jika dipandang perlu.

e. Lampiran-lampiran terkait masalah yang difatwakan, jika dipandang perlu.

f.  Tanda tangan ketua dan sekertaris Dewan Syariah Wahdah Islamiyah.

g. Terhadap beberapa fatwa yang membutuhkan penjelasan lebih lanjut, fatwa
dapat diberikan penjelasan agar dapat dipahami secara utuh oleh masyarakat.

H. Penutup
Demikianlah metode ini dibuat dengan harapan agar dijadikan sebagai acuan dan
panduan oleh setiap anggota DSA WI dalam menetapkan hasil ijtihad dan fatwa.
Semoga Allah subhanahu wata’ala memberikan taufik dan hidayahnya dan semoga
selawat dan salam senantiasa tercurah kepada Nabi Muhammad shallallahu alaihi
wasallam.

Ditetapkan di Makassar
pada hari Ahad, 28 Safar 1441 H
27 Oktober 2019 M

TIM METODOLOGI IJTIHAD DAN FATWA
DEWAN SYARIAH WAHDAH ISLAMIYAH
Dr. Akhmad Hanafi Dain Yunta, Lc., M.A.
Aswanto Muhammad Takwi, Lc., M.A.
Rachmat Badani, Lc., M.A.

Hendri Abdullah, Lc.

Muhammad Istigamah, Lc.

Irsyad Rafi, Lc.

oukwnE



